Predigt am Sonntag Sexagesima 2026, 8. 2.2026
Predigttext: Ez 2,1-5 und 8-10 und 3,1-3)
1SS, was du vor dir siehst!"

So spricht Gott zum Propheten Ezechiel im Predigttext des heutigen Sonntages. So
haben wir es gerade in der Lesung gehort.

,1ss, was du vor dir siehst!"

Und was liegt vor Ezechiel? Eine Schriftrolle, beschrieben mit ,Klageliedern,
Seufzern und Weherufen", wie es im Text hei3t. Gott befiehlt dem Propheten: ,Iss
diese Schriftrolle! Dann geh und rede zum Volk Israel!" Und Ezechiel tut es. Er 6ffnet
seinen Mund, die Rolle wird ihm gereicht — und siehe da: Sie schmeckt sii3 wie
Honig.

Ein seltsames Bild, oder? Befremdlich, ratselhaft. Eine Schriftrolle, wird dem
Propheten gereicht, von einer Hand, die wie aus dem Nichts erscheint. Er nimmt sie,
breitet sie aus und er erkennt, sie ist voller Klage und Weh. Und als ob es das
normalster von der Welt wére, isst er sie. Und siehe da: Die Schriftrolle voller Weh
und Ach ist dennoch sif3 wie Honig.

Die Bedeutung und die Botschaft dieser Zeilen fur uns heute ist — wiirde ich sagen -
auf den ersten Blick zunachst ziemlich unklar. Was kann man daraus bitte ber Gott,
Uber den Glauben, Uber Theologie erfahren? Ich habe erst mal ziemlich lange Uber
den Text gebritet und mir genau diese Frage gestellt. Je langer ich dartber
nachgedacht habe, desto mehr habe ich mich gefragt: Was erfahren wir aus diesem
uralten Prophetenbuch Uber Gottes Wort, tiber die Schrift? Als Protestanten ist die
Schrift ein sehr zentraler Aspekt der Gotteserkenntnis. Sola scriptura, nur die Schrift,
soll die Quelle unseres Glaubens sein, so sagte es Luther. Nur die Schrift und zwar
die, die Ezechiel hier gerade als Abendessen gereicht bekommt. Ein Text voller Weh
und Ach, der dann siB wie Honig schmeckt.

Wir fangen mal genau da an, denn ich glaube, darin liegt bereits die erste grof3e
Wabhrheit Gber die Schrift, Gber unser Verhaltnis zur Bibel:

Der biblische Text ist mehrdeutig. Er ist vielschichtig. Derselbe Text kann Klage und
Trost zugleich sein — je nachdem, wer ihn liest, in welcher Lebenssituation, zu
welcher Zeit.

Zu welcher Zeit lebte denn der Prophet Ezechiel? Er befand sich in einer der
dunkelsten Stunden der Geschichte Israels. Er war Prophet im Exil, das Volk
verschleppt nach Babylon, fern der Heimat, fern des Tempels, fern von allem, was
dem Volk Israel Halt gegeben hatte. Ezechiels Aufgabe bestand darin, zu diesem
entwurzelten, traumatisierten Volk zu sprechen. Er sollte es zuriickflihren zu Gottes
Wort, es ermahnen, nicht widerspenstig zu sein.

Aber — und das ist entscheidend — bevor Ezechiel sprechen kann, muss er erst selbst
essen. Er muss die Schrift in sich aufnehmen, sie verdauen, sie Teil seines eigenen
Leibes werden lassen. Und darin erfahren wir schon einen weiteren Aspekt des
Wortes Gottes, das uns in der Schrift begegnet: Nur wer es wirklich in sich tragt, wer
es kennt, wer sich damit wirklich vertraut gemacht hat, kann es weitergeben.

Das hat uns schon Martin Luther ins Stammbuch geschrieben. Lest die Schrift,

deswegen hat er sie ins Deutsche Ubersetzt, damit wirklich alle Zugang dazu haben.
Lest die Texte und lernt die Geschichten wirklich kennen, auf die wir uns im Glauben
berufen. Macht euch selbst einen Reim darauf und lasst euch nichts vormachen von



Pfarrern, Bischdfen, dem Papst, der Kirche. Sola scriptura — allein die Schrift. Luther
wollte damit die Kirche seiner Zeit in die Schranken weisen, die sich selbst zur Quelle
der Wahrheit erklart hatte. Der Ablasshandel, die Korruption, die Machtspiele — all
das war nicht aus der Schrift zu begriinden. Luther rief zurlick zur Bibel als einziger
verbindlicher Autoritat.

Heute wissen wir: So einfach ist das nicht. Denn die Herausforderung bleibt
bestehen. Sie liegt darin, dass die Schrift sich leider selbst widerspricht und viel
weniger eindeutig ist, als Luther selbst es zugegeben hatte. Und als es so mancher
Christfluencer heutzutage behauptet. Nur als Beispiel: Im Matthausevangelium finden
wir einen anderen Stammbaum Jesu als bei Lukas. Jesus spricht von der
Feindesliebe, doch an anderen Stellen rechtfertigt die Bibel eindeutig gewaltsame
Rache an den Feinden Israels. Auf der einen Seite kennt die Bibel starke Frauen, die
Gottes Willen tun, auf der anderen Seite finden wir zutiefst frauenfeindliche
Passagen. Wir héren davon, dass Gott die Liebe ist und die Liebe will, doch
gleichzeitig gibt es Texte, die man dazu nutzen kann, die Liebe zwischen Menschen
des gleichen Geschlechtes zu verdammen. Wir finden Harte und Ausgrenzung neben
Barmherzigkeit und Liebe.

»Allein die Schrift" als Grundlage unseres Glaubens zu verstehen, ohne blind zu
werden flr diese Widerspriche, erfordert Sorgfalt und Weisheit. Manche
evangelikale Christinnen und Christen nehmen die problematischsten Texte
wortwértlich, machen sie zu Schllisseltexten der Bibel und verursachen damit
Ausgrenzung und Leid. Das kann nicht der Weg sein.

Wie damit umgehen? Bereits im 18. Jahrhundert hat der evangelische Theologe
Johann Salomo Semler einen entscheidenden Schritt getan. Mit seinem Werk
»<Abhandlung von freier Untersuchung des Canon" brachte er die kritische
Beschéftigung mit der Bibel ins Rollen. Semler sah die Bibel als ein von Menschen
verfasstes Werk, das somit auch nicht frei von Irrtimern sei. Seine Auffassung war:
Die Bibel enthalt zwar das Wort Gottes, aber sie ist mit diesem nicht einfach
gleichzusetzen.

Diese Unterscheidung ist fundamental. ,Gottes Wort" bedeutet demnach nicht, dass
die Inhalte der Bibel absolute Wahrheit im Sinne eines historischen
Tatsachenberichts beanspruchen. Die biblischen Verfasserinnen und Verfasser
waren beeinflusst vom Wissensstand, den Umweltbedingungen, persénlichen
Vorstellungen sowie den moralischen und kulturellen Pragungen ihrer Zeit. Das
spiegelt sich in den Texten wider.

Semler hat maBgeblich dazu beigetragen, unsere Vorstellung von Hermeneutik zu
pragen. Hermeneutigk ist die Kunst, Texte zu verstehen und auszulegen. Sie
berticksichtigt drei Aspekte, die gleichermaBen wichtig sind: den Autor/die Autorin,
den Text und den Leser/die Leserin.

Der Autor: Die biblischen Texte wurden von Menschen geschrieben, die gepragt
waren von ihrer Zeit, ihrer Kultur, inrem Wissensstand. Sie haben ihre
Gotteserfahrungen in den Kategorien ihrer Epoche festgehalten. Das heif3t nicht,
dass Gott nicht zu ihnen gesprochen hat — aber es heil3t, dass dieses Sprechen
durch das Medium der menschlichen Sprache, der menschlichen Begrenztheit
gegangen ist.

Der Text: Wenn er einmal geschrieben ist, entfaltet er seine eigene Wirkmacht,
unabhangig vom Autor/der Autorin. Man kann ihn wie ein Kunstwerk verstehen, bei
dem es nicht gilt zu fragen: Was wollte uns der Kiinstler — hier der Autor — damit



sagen, sondern: Was driickt unabhangig davon aus? Wie spricht er flr sich und
welche Wirkung entfaltet er damit?

Und schlieBlich — wir selbst: Die Lesenden. Die biblischen Geschichten entfalten ihre
Wirkung als ,Wort Gottes" erst dann, wenn sie uns begegnen. Wenn ein Vers
plétzlich aufleuchtet als Antwort auf unsere Lebensfrage. So war es bei Martin Luther,
der im Rdomerbrief die erldésende Botschaft fand: Nicht durch eigene Leistung,
sondern allein durch den Glauben empfangen wir Gottes Gnade.

Zugleich helfen uns auch wissenschaftliche Erkenntnisse. Die historisch-kritische
Bibelforschung ermdglicht uns zu verstehen, in welchem Kontext Texte entstanden
sind, was sie fur ihre Zeit bedeuteten. Wir wissen heute, dass manche Briefe im
Neuen Testament wahrscheinlich nicht von den Autoren stammen, denen sie
zugeschrieben werden. Wir konnen unterscheiden zwischen dem historischen Kern
und spateren Uberarbeitungen.

Und wir dirfen auf unser Innerstes héren: Berlihrt mich dieser Text? Spire ich, dass
er eine Wahrheit in mir zum Klingen bringt? Oder wirkt er kalt, fremd, vielleicht sogar
lieblos?

Fir die Auslegung der Schrift brauchen wir Orientierung. Martin Luther selbst hat
einen klaren MaB3stab gegeben:

Was zu Christus hinflhrt, das ist die Richtschnur aller Auslegung.

Martin Niemoller, der erste Kirchenprasident der EKHN, hat diesen Gedanken noch
mal anders und vielleicht versténdlicher ausgedrlckt: Was wirde Jesus dazu sagen?

Ja, was wirde Jesus zu uns heute sagen? Eine zentrale Botschaft, die wir von Jesus
erhalten haben ist das Dreifachgebot der Liebe, in dem Jesus die Gebote der
Gottesliebe, Nachstenliebe und Selbstliebe aus dem Alten Testament betont: ,Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von
ganzem Gemt. Dies ist das hdchste und erste Gebot. Das andere aber ist dem
gleich: Du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst."

Wenn wir einen biblischen Text lesen, kbnnen wir uns fragen:
Was erfahren wir hier Gber Gott und unsere Beziehung zu ihm?
Was lehrt uns der Text Uber die Liebe zum Né&chsten?

Was driickt er Gber uns selbst und Gottes Beziehung zu uns aus?

Wenn wir uns die Frage Martin Niemédllers in dieser Weise bei unsere Bibellektlre
vor Augen halten, dann wird Jesus und seine Botschaft zu einem Schlissel. Zu
einem SchlUssel, der uns verschlossene Tlren innerhalb der Schrift 6ffnet und uns
hilft, den roten Faden und den Kern des Wortes Gottes zu erkennen.

Und es hilft uns noch weiter: Denn das Dreifachgebot der Liebe kann man nicht nur
fr das bessere Versténdnis biblischer Texte nutzen, sondern auch bei der Frage,
was die Schrift fir unser Leben bedeutet: Bei jeder Entscheidung, jeder Lebensfrage
kann es einem Christen/einer Christin helfen zu fragen:

Welcher Weg starkt meine Liebe zu Gott am meisten?
Welche Entscheidung hilft meinem Nachsten am besten?
Wie kann ich mir Gottes Liebe zu mir am besten bewusst machen?

Wenn wir uns diese Fragen stellen, kann uns das helfen, nach biblischem Zeugnis zu
leben.



Ezechiel war ein Prophet fir seine Zeit. Auch wir heute brauchen Prophetinnen und
Propheten. Menschen, die das Wort Gottes in sich aufnehmen — die es essen,
verdauen, zu ihrem eigenen machen — und uns dann davon erzéhlen. Menschen, die
dann den Mut haben, zu sprechen. Die uns einen Weg weisen kdnnen durch die
Herausforderungen unserer Zeit: Klimakrise, Rassismus, soziale Ungerechtigkeit,
Krieg und Gewalt.

Diese modernen Propheten missen nicht vollkommen sein. Ezechiel sprach zu
einem widerspenstigen Volk, so heif3t es in unserem Predigttext, den wir vorhin
gehort haben. Auch wir sind h&ufig blind und taub — widerspenstig wenn man so will
— fir Gottes Wort. Und auch das lernen wir in der Bibel: Das gehért zum Menschsein
dazu.

Wir werden scheitern. Wir werden die Schrift falsch verstehen. Wir werden
widerspenstig sein. Wir werden Gottes Wort verfehlen, trotz all unserer Bemihungen.

Aber — und hier liegt die befreiende Botschaft, die Luther in der Bibel wiederentdeckt
hat — wir dirfen auf Gottes Gnade und Vergebung vertrauen. Nicht unsere Leistung,
nicht unsere perfekte Schriftauslegung, nicht unsere Fehlerfreiheit rechtfertigt uns vor
Gott. Sondern seine Gnade allein.

Die Schriftrolle, die Ezechiel isst, ist voller Klage und Weh — aber sie schmeckt siB3.
So ist auch unser Verhaltnis zur Schrift: Sie konfrontiert uns mit schweren
Wahrheiten, mit Widersprichen, mit unserer eigenen Unzulanglichkeit. Aber zugleich
ist sie st wie Honig, weil sie uns zusagt: Du bist geliebt. Du bist angenommen. Du
darfst scheitern und neu anfangen.

Die biblischen Texte laden uns beim Lesen dazu ein, in uns hineinzuspiren, ob sie
die Lebenswirklichkeit durchbrechen und eine andere Wirklichkeit durchscheinen
lassen — auf Gott, der dieses Leben und diese Welt tragt.

So kommt in der Bibel das Wort Gottes zum Ausdruck, wenn wir es mit unserem
eigenen Leben, den zentralen Aussagen der Bibel — vor allem dem Dreifachgebot der
Liebe — und der Umwelt, in der die biblischen Texte entstanden sind, in Beziehung
setzen.

Wir dirfen mutig sein im Umgang mit der Schrift. Wir dirfen die Widerspriiche
aushalten, die schweren Fragen nicht scheuen. Wir dirfen einander Prophet*innen
sein — Menschen, die das Wort Gottes weitertragen in unsere Zeit, die es wagen zu
sprechen, auch wenn wir widerspenstigen Menschen begegnen. Auch wenn wir
selbst oft widerspenstig sind.

Denn am Ende steht nicht unser Verdienst, sondern Gottes Gnade. Und das ist
letztendlich die allerwichtigste Botschaft der Schrift.



